
 
Klinik: Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan 

Volume.5, Nomor.2 Mei 2026 
 E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273 

DOI: https://doi.org/10.55606/klinik.v5i2.6474  
Tersedia: https://journalcenter.org/index.php/KLINIK  

Naskah Masuk: 21 November 2025; Revisi: 18 Desember 2025; Diterima: 26 Januari 2026; Tersedia: 29 Januari 
2026 

 
 
 

Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis 

Komunitas Perspektif Holistik Maqasid Al-Syariah 
 

Sri Muryati1*, Rahmawati Husain2, Karmila Wijiati3, Faiz Karim Fatkhullah 
1-4 Universitas Islam Nusantara, Indonesia 

*Penulis Korespondensi: srimuryati@gmail.com 

 

Abstract. This study examines the integration of Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) values in community-based 

mental health promotion through the holistic perspective of maqasid al-shariah. The phenomenon of increasing 

prevalence of mental health disorders in Indonesia, particularly among adolescents and young adults, requires a 

comprehensive approach that focuses not only on biomedical aspects but also considers the spiritual and socio-

cultural dimensions of society. Aswaja values comprising tawasuth (moderation), tawazun (balance), tasamuh 

(tolerance), and i'tidal (justice) offer a relevant conceptual framework for building psychological well-being of 

individuals and communities. The research method employs a library research approach with descriptive-

analytical analysis of various primary and secondary sources encompassing classical Islamic literature, 

contemporary Islamic psychology studies, and empirical research related to mental health in religious contexts. 

The findings indicate that Aswaja principles have significant correlation with psychological well-being indicators, 

where moderate and balanced attitudes can prevent extremism that potentially disrupts mental health. The 

concepts of hifzh al-nafs (preservation of life) and hifzh al-'aql (preservation of intellect) in maqasid al-shariah 

provide strong theological foundations for integrating spiritual values into mental health interventions. This 

research concludes that the integration of Aswaja values in mental health promotion programs can create a more 

comprehensive, contextual, and sustainable approach to improving the psychological well-being of Indonesian 

Muslim communities. 

 

Keywords: Aswaja; Health Promotion; Maqasid al-Shariah; Mental Health; Tawasuth. 

 

Abstrak. Penelitian ini mengkaji integrasi nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) dalam promosi 

kesehatan mental berbasis komunitas melalui perspektif holistik maqasid al-syariah. Fenomena meningkatnya 

prevalensi gangguan kesehatan mental di Indonesia, khususnya di kalangan remaja dan dewasa muda, 

memerlukan pendekatan komprehensif yang tidak hanya berfokus pada aspek biomedis, tetapi juga 

mempertimbangkan dimensi spiritual dan sosial-budaya masyarakat. Nilai-nilai Aswaja yang meliputi tawasuth 

(moderasi), tawazun (keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan i'tidal (keadilan) menawarkan kerangka konseptual 

yang relevan dalam membangun kesejahteraan psikologis individu dan komunitas. Metode penelitian 

menggunakan pendekatan library research dengan analisis deskriptif-analitis terhadap berbagai sumber primer 

dan sekunder yang mencakup literatur klasik keislaman, kajian psikologi Islam kontemporer, serta penelitian 

empiris terkait kesehatan mental dalam konteks keagamaan. Hasil kajian menunjukkan bahwa prinsip-prinsip 

Aswaja memiliki korelasi signifikan dengan indikator kesejahteraan psikologis, di mana sikap moderat dan 

seimbang dapat mencegah ekstremisme yang berpotensi mengganggu kesehatan mental. Konsep hifzh al-nafs 

(perlindungan jiwa) dan hifzh al-'aql (perlindungan akal) dalam maqasid al-syariah menyediakan landasan 

teologis yang kuat untuk mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dalam intervensi kesehatan mental. Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa integrasi nilai Aswaja dalam program promosi kesehatan mental mampu menciptakan 

pendekatan yang lebih komprehensif, kontekstual, dan berkelanjutan dalam meningkatkan kesejahteraan 

psikologis masyarakat Muslim Indonesia. 

 

Kata Kunci: Aswaja; Kesehatan Mental; Maqasid Al-Syariah; Promosi Kesehatan; Tawasuth. 

 

1. LATAR BELAKANG 

Kesehatan mental telah menjadi isu krusial dalam pembangunan kesehatan global pada 

abad ke-21, termasuk di Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia. 

Data dari World Health Organization (WHO) tahun 2023 menunjukkan bahwa gangguan 

kesehatan mental menyumbang sekitar 14% dari beban penyakit global, dengan depresi dan 

kecemasan sebagai penyumbang terbesar. Di Indonesia, survei kesehatan dasar menunjukkan 

https://doi.org/10.55606/klinik.v5i2.6474
https://journalcenter.org/index.php/KLINIK
mailto:srimuryati@gmail.com


 
Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis Komunitas Perspektif Holistik Maqasid Al-

Syariah 

260     Klinik : Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan – Volume 5 Nomor 2 Mei 2026  
 
 

bahwa prevalensi gangguan mental emosional pada penduduk usia 15 tahun ke atas mencapai 

angka yang mengkhawatirkan, dengan estimasi 1 dari 5 orang dewasa mengalami gejala 

gangguan mental pada suatu titik dalam kehidupan mereka (Kementerian Kesehatan RI, 2023). 

Kondisi ini diperparah oleh stigma sosial yang masih kuat terhadap penderita gangguan mental, 

keterbatasan akses terhadap layanan kesehatan mental yang berkualitas, serta minimnya 

pemahaman masyarakat tentang pentingnya menjaga kesejahteraan psikologis. Fenomena ini 

memerlukan pendekatan komprehensif yang tidak hanya berfokus pada intervensi klinis, tetapi 

juga mempertimbangkan aspek preventif dan promotif yang melibatkan berbagai komponen 

masyarakat, termasuk institusi keagamaan yang memiliki pengaruh kuat dalam kehidupan 

sosial-budaya masyarakat Indonesia. 

Paradigma kesehatan modern telah mengalami pergeseran signifikan dari pendekatan 

biomedis yang reduktif menuju pendekatan holistik yang mengakui keterkaitan antara dimensi 

fisik, mental, sosial, dan spiritual dalam kesejahteraan manusia. Frontiers in Psychology 

mempublikasikan penelitian Zahir & Qoronfleh (2025) yang menunjukkan bahwa praktik 

meditatif spiritual tradisional, termasuk yang berakar dari tradisi Islam, memiliki potensi 

terapeutik yang signifikan dalam mengatasi berbagai kondisi kronis, khususnya dalam 

pemeliharaan kesejahteraan mental. Perspektif ini sejalan dengan konsep kesehatan dalam 

Islam yang memandang manusia sebagai entitas integral yang mencakup aspek jasad (tubuh), 

nafs (jiwa), akal (pikiran), dan ruh (spirit). Cucchi & Qoronfleh (2025) dalam kajian mereka 

tentang perspektif kultural terhadap agama, spiritualitas, dan kesehatan mental menegaskan 

bahwa pandangan dunia Islam sejak masa Golden Age telah mempertimbangkan agama dan 

sains sebagai entitas yang saling melengkapi, berbeda dengan sekularisasi pengetahuan yang 

merupakan gerakan Eurosentris. Pemahaman holistik ini menjadi landasan penting dalam 

mengembangkan pendekatan kesehatan mental yang tidak hanya mengobati gejala, tetapi juga 

membangun fondasi kesejahteraan yang berkelanjutan melalui integrasi nilai-nilai spiritual dan 

sosial-budaya yang relevan dengan konteks kehidupan masyarakat. 

Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) sebagai aliran teologi Islam mayoritas yang dianut 

oleh umat Islam Indonesia menyimpan khazanah nilai-nilai yang sangat relevan dengan upaya 

pemeliharaan kesehatan mental. Terminologi Aswaja secara etimologis terdiri dari tiga kata 

yang berangkai, yaitu ahl yang berarti penganut atau pengikut, al-sunnah yang merujuk pada 

segala sesuatu yang diajarkan oleh Rasulullah SAW, dan al-jamaah yang berarti sesuatu yang 

telah disepakati oleh Rasulullah dan para sahabat pada masa Khulafa al-Rasyidin (Fauzi, 2020). 

Dalam konteks Indonesia, Aswaja tidak hanya menjadi identitas keagamaan mayoritas umat 

Islam, tetapi juga menjadi fondasi dalam membangun harmoni sosial di tengah masyarakat 



 
E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273 

multikultural. Nahdlatul Ulama (NU) sebagai organisasi keagamaan terbesar di Indonesia 

mendefinisikan Aswaja sebagai organisasi yang beraqidah Islam dengan menempuh manhaj 

dalam bidang fikih mengikuti salah satu dari empat mazhab: Imam Hanafi, Imam Maliki, Imam 

Syafi'i, atau Imam Hambali; dalam bidang teologi mengikuti Abu Hasan Al-Asy'ari dan Abu 

Mansur Al-Maturidi; serta dalam bidang tasawuf mengikuti Imam Al-Ghazali dan Junaidi Al-

Baghdadi (Kristeva, 2014). Karakteristik Aswaja yang moderat, toleran, dan inklusif 

menjadikannya sangat relevan dalam menghadapi tantangan kesehatan mental kontemporer 

yang seringkali dipicu oleh ekstremisme pemikiran, intoleransi, dan ketidakseimbangan dalam 

menjalani kehidupan. 

Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara komprehensif 

integrasi nilai-nilai Aswaja dalam promosi kesehatan mental berbasis komunitas melalui 

perspektif holistik maqasid al-syariah. Rumusan masalah dalam penelitian ini meliputi: 

bagaimana nilai-nilai Aswaja dapat diintegrasikan dalam kerangka konseptual promosi 

kesehatan mental; dan bagaimana perspektif maqasid al-syariah menyediakan landasan 

teologis bagi pengembangan program kesehatan mental yang holistik dan kontekstual. 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi teoretis dalam memperkaya khazanah 

psikologi Islam dan kesehatan masyarakat berbasis komunitas (community-based health), 

sekaligus memberikan implikasi praktis bagi pengembangan program promosi kesehatan 

mental yang lebih efektif, kontekstual, dan berkelanjutan bagi masyarakat Muslim Indonesia.  

 

2. KAJIAN TEORITIS 

Konsep Aswaja dan Nilai-Nilai Fundamentalnya 

Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) merupakan terminologi yang merujuk pada 

kelompok umat Islam yang berpegang teguh pada sunnah Nabi Muhammad SAW dan 

kesepakatan para sahabat, khususnya pada masa Khulafa al-Rasyidin. Secara historis, istilah 

ini muncul sebagai respons terhadap berbagai aliran pemikiran dalam Islam, seperti 

Muktazilah, Syiah, Khawarij, dan lainnya, di mana Aswaja memposisikan diri sebagai jalan 

tengah yang menghindari ekstremisme dalam pemikiran teologis. Dalam tradisi Indonesia, 

Aswaja terinstitusionalisasi melalui organisasi Nahdlatul Ulama (NU) yang didirikan pada 

tahun 1926 di Jombang, dengan karakteristik mengikuti paham Al-Asy'ari dan Al-Maturidi 

dalam bidang teologi, mengikuti salah satu dari empat mazhab fikih sunni, dan mengikuti 

tasawuf Al-Ghazali dan Junaidi Al-Baghdadi (Kristeva, 2014). Nilai-nilai fundamentalnya 

mencakup tawasuth (sikap moderat yang menghindari ekstremisme), tawazun (keseimbangan 

dalam berbagai aspek kehidupan), tasamuh (toleransi terhadap perbedaan), dan i'tidal (keadilan 



 
Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis Komunitas Perspektif Holistik Maqasid Al-

Syariah 

262     Klinik : Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan – Volume 5 Nomor 2 Mei 2026  
 
 

dan ketegasan dalam memegang kebenaran). Nilai tawasuth bersumber dari Al-Quran surah 

Al-Baqarah ayat 143 yang menegaskan bahwa umat Islam dijadikan sebagai ummatan 

wasathan, yaitu umat pertengahan yang menjadi teladan bagi seluruh manusia. Tawazun 

menekankan keselarasan antara dalil aqli dan naqli, antara kepentingan individual dan kolektif, 

serta antara kehidupan duniawi dan ukhrawi, sebagaimana tercermin dalam pesan Al-Quran 

untuk mencari bekal akhirat tanpa melupakan bagian dari kehidupan dunia. Tasamuh 

mengajarkan kemurahan hati dan kelapangan dada dalam berinteraksi dengan orang yang 

berbeda pandangan, tanpa harus mengakui kebenaran pandangan tersebut, melainkan 

menghormati keberadaannya sebagai bagian dari keragaman ciptaan Allah SWT. I'tidal 

menekankan sikap tegak lurus dalam menegakkan kebenaran dan keadilan, tidak berat sebelah 

dalam memberikan penilaian, serta konsisten dalam memegang prinsip meskipun menghadapi 

berbagai tekanan (Abdusshomad, 2009). Keempat nilai ini membentuk kerangka etis yang 

komprehensif dalam menjalani kehidupan beragama dan bermasyarakat, yang pada gilirannya 

memiliki implikasi positif terhadap kesejahteraan psikologis pengikutnya. 

Maqasid al-Syariah dan Kesehatan Mental 

Konsep maqasid al-syariah atau tujuan-tujuan syariat Islam menyediakan kerangka 

teoretis yang kuat untuk memahami relasi antara nilai-nilai keagamaan dan kesehatan mental 

dalam perspektif Islam. Imam Abu Ishaq Al-Syatibi (w. 790 H) dalam magnum opusnya Al-

Muwafaqat fi Ushul al-Syariah merumuskan bahwa tujuan syariat Islam adalah untuk 

mewujudkan kemaslahatan (maslahah) bagi manusia di dunia dan akhirat melalui perlindungan 

terhadap lima kebutuhan dasar (al-dharuriyyat al-khams), yaitu hifzh al-din (perlindungan 

agama), hifzh al-nafs (perlindungan jiwa), hifzh al-'aql (perlindungan akal), hifzh al-nasl 

(perlindungan keturunan), dan hifzh al-mal (perlindungan harta). Hashi (2019) dalam kajiannya 

tentang aplikasi maqasid al-syariah dalam kedokteran menjelaskan bahwa maqasid al-syariah 

dan ilmu kedokteran memiliki irisan inheren dan terkadang bekerja sebagai subjek yang 

integral, dengan tujuan utama berupa pengurangan bahaya (harm reduction) dan promosi 

kesejahteraan (promotion of wellbeing) dalam kehidupan. Padela (2021) lebih lanjut 

mengembangkan model bioetika Islam berbasis maqasid yang menganalisis setiap isu bioetis 

dari tiga aspek utama, yaitu niat (intention), metode (method), dan hasil atau tujuan akhir 

(output or final goal), kemudian dievaluasi dari hierarki kepentingan manusia, inklusivitas, dan 

tingkat kepastian. Dalam konteks kesehatan mental, konsep hifzh al-nafs tidak hanya 

mencakup perlindungan terhadap nyawa secara fisik, tetapi juga kesejahteraan emosional dan 

psikologis, sementara hifzh al-'aql mencakup pemeliharaan fungsi kognitif, pencegahan 

gangguan mental, dan pengembangan potensi intelektual secara optimal. Penelitian terkini 



 
E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273 

menunjukkan bahwa praktik spiritual tradisional Islam seperti salat, zikir, puasa, dan membaca 

Al-Quran memiliki dampak positif terhadap kesehatan mental melalui mekanisme biologis dan 

psikologis yang terukur, termasuk penurunan kadar hormon stres kortisol dan peningkatan 

produksi endorfin (Alghamdi, 2022). Zulkipli et al. (2022) mengembangkan model psikoterapi 

Islam yang mengintegrasikan aspek spiritual ke dalam perawatan psikologis, dengan klaim 

bahwa gangguan emosional, spiritual, dan mental dapat diatasi secara efektif melalui metode 

yang berakar pada prinsip-prinsip Islam. Dengan demikian, maqasid al-syariah menyediakan 

landasan teologis yang legitimate untuk mengintegrasikan dimensi spiritual dalam intervensi 

kesehatan mental, sekaligus menjembatani antara nilai-nilai keagamaan tradisional dengan 

pendekatan kesehatan mental kontemporer. 

 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan library research (penelitian kepustakaan) 

dengan metode analisis deskriptif-analitis. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian 

adalah pada eksplorasi konseptual dan teoretis mengenai integrasi nilai-nilai Aswaja dalam 

promosi kesehatan mental melalui perspektif maqasid al-syariah, yang memerlukan kajian 

mendalam terhadap berbagai sumber literatur tanpa intervensi langsung terhadap subjek 

penelitian. Metode library research memungkinkan peneliti untuk mengumpulkan, 

menganalisis, dan mensintesis informasi dari berbagai sumber tertulis secara sistematis dan 

komprehensif (Abubakar, 2021). Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari sumber primer 

dan sekunder. Sumber primer mencakup kitab-kitab klasik keislaman yang membahas tentang 

Aswaja dan maqasid al-syariah, seperti Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah karya Imam Al-

Syatibi, Risalah Ahlussunnah wal Jamaah karya KH. Hasyim Asy'ari, serta karya-karya 

kontemporer tentang bioetika Islam dan psikologi Islam.  

Sumber sekunder meliputi artikel jurnal ilmiah yang dipublikasikan dalam database 

terpercaya seperti PubMed, Scopus, Web of Science, dan berbagai jurnal nasional terakreditasi 

dalam rentang waktu 2020-2026, buku-buku akademis tentang kesehatan mental dan 

spiritualitas, serta dokumen kebijakan terkait kesehatan mental dari organisasi kesehatan 

nasional dan internasional. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur 

secara sistematis dengan kata kunci yang relevan, seperti "Aswaja", "Ahlussunnah wal 

Jamaah", "kesehatan mental", "mental health", "maqasid al-syariah", "Islamic psychology", 

"spirituality and mental health", dan kombinasinya dalam bahasa Indonesia dan Inggris. Data 

yang terkumpul kemudian diklasifikasikan berdasarkan tema-tema utama penelitian untuk 

mempermudah proses analisis. Analisis data menggunakan metode content analysis (analisis 



 
Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis Komunitas Perspektif Holistik Maqasid Al-

Syariah 

264     Klinik : Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan – Volume 5 Nomor 2 Mei 2026  
 
 

isi) yang bertujuan untuk memahami makna dari teks-teks yang dikaji secara sistematis dan 

objektif. Analisis dilakukan secara deskriptif untuk menggambarkan konsep-konsep yang 

relevan, dan secara analitis untuk mengidentifikasi hubungan, implikasi, dan sintesis teoretis 

dari berbagai sumber yang dikaji. Validitas penelitian dijamin melalui triangulasi sumber, yaitu 

pengecekan konsistensi informasi dari berbagai sumber yang berbeda, serta peer debriefing 

dengan para ahli di bidang kajian Islam dan kesehatan mental.  

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Integrasi Nilai Aswaja dalam Kerangka Konseptual Promosi Kesehatan Mental 

Nilai-nilai utama Aswaja yang meliputi tawasuth, tawazun, tasamuh, dan i'tidal memiliki 

implikasi langsung terhadap kesejahteraan psikologis individu dan komunitas. Tawasuth atau 

sikap moderat merupakan prinsip yang mengatur pola pikir agar tidak terjebak pada hal-hal 

yang ekstrem, baik ekstrem kanan yang berimplikasi pada radikalisme maupun ekstrem kiri 

yang berimplikasi pada liberalisme (Hakim, 2022). Prinsip ini bersumber dari firman Allah 

SWT dalam Al-Quran surah Al-Baqarah ayat 143 yang menyatakan bahwa umat Islam 

dijadikan sebagai ummatan wasathan (umat pertengahan) agar menjadi saksi atas manusia. 

Tawazun menekankan keseimbangan dalam segala aspek kehidupan, termasuk keseimbangan 

antara penggunaan dalil aqli (rasional) dan dalil naqli (tekstual), antara kepentingan duniawi 

dan ukhrawi, serta antara hak dan kewajiban. Tasamuh atau toleransi mengajarkan sikap 

menghargai perbedaan dan menghormati orang yang memiliki prinsip hidup yang berbeda, 

sebagaimana tercermin dalam firman Allah SWT yang memerintahkan Nabi Musa dan Nabi 

Harun untuk berbicara dengan lemah lembut kepada Firaun (QS. Thaha: 44). I'tidal bermakna 

tegak lurus atau bersikap adil, menegakkan kejujuran, dan tidak berat sebelah dalam 

menghadapi berbagai persoalan kehidupan. Keempat nilai ini membentuk kerangka etis yang 

komprehensif dalam menjalani kehidupan yang seimbang dan bermakna, yang pada gilirannya 

berkontribusi pada kesejahteraan mental. 

Perspektif maqasid al-syariah atau tujuan-tujuan syariat Islam menyediakan landasan 

teologis yang kuat untuk mengintegrasikan nilai-nilai keagamaan dalam promosi kesehatan 

mental. Konsep maqasid al-syariah sebagaimana dikembangkan oleh Imam Al-Syatibi 

mencakup lima tujuan pokok, yaitu hifzh al-din (perlindungan agama), hifzh al-nafs 

(perlindungan jiwa), hifzh al-'aql (perlindungan akal), hifzh al-nasl (perlindungan keturunan), 

dan hifzh al-mal (perlindungan harta). Ibrahim dan rekan-rekan (2019) mengemukakan bahwa 

bioetika Islam berbasis maqasid al-syariah menggunakan tujuan-tujuan syariat sebagai 

pendekatan dalam menganalisis dan menilai berbagai isu bioetis, termasuk kesehatan mental. 



 
E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273 

Dalam konteks kesehatan, tindakan yang mempromosikan dan melestarikan kelima tujuan ini 

dianggap bermanfaat (maslahah), sementara tindakan yang merugikan salah satu atau semua 

tujuan ini dianggap berbahaya (mafsadah) (Alajmi, 2022). Khususnya, konsep hifzh al-nafs 

dan hifzh al-'aql memiliki relevansi langsung dengan upaya pemeliharaan kesehatan mental, di 

mana perlindungan terhadap jiwa mencakup perlindungan terhadap kesejahteraan emosional 

dan psikologis, sementara perlindungan terhadap akal mencakup pemeliharaan fungsi kognitif 

dan pencegahan gangguan mental. 

Kasus yang menggambarkan relevansi integrasi nilai Aswaja dalam promosi kesehatan 

mental dapat dilihat dari program edukasi kesehatan mental berbasis nilai keislaman yang 

dilaksanakan di berbagai komunitas religius di Indonesia. Sebagai ilustrasi, program edukasi 

kesehatan mental di Majelis Taklim Masjid Al-Ikhlas Cimanggu yang melibatkan 30 jamaah 

menunjukkan hasil yang menggembirakan (J-MIMAS, 2025). Program ini mengintegrasikan 

nilai spiritual puasa dan konsep kesehatan mental, menghasilkan peningkatan pemahaman 90% 

peserta mengenai manfaat psikologis puasa, tumbuhnya budaya diskusi kesehatan mental 

secara organik, dan integrasi materi kesehatan mental dalam kurikulum majelis taklim secara 

berkelanjutan. Pendekatan yang menggunakan konsep hifzh al-nafs dan hifzh al-'aql terbukti 

efektif mengurangi resistensi terhadap konsep kesehatan mental yang sebelumnya dianggap 

sebagai konsep sekuler. Temuan ini menegaskan bahwa kontekstualisasi promosi kesehatan 

mental dengan nilai-nilai keagamaan yang dianut masyarakat dapat meningkatkan penerimaan 

dan efektivitas program. 

Tantangan kesehatan mental di era digital menambah kompleksitas permasalahan yang 

perlu diatasi dengan pendekatan yang komprehensif. Penelitian tentang kesehatan mental 

remaja menunjukkan adanya korelasi signifikan antara pola interaksi sosial-digital yang 

maladaptif, seperti penggunaan media sosial berlebihan dan perbandingan sosial daring, 

dengan peningkatan risiko gangguan kesehatan mental termasuk gejala kecemasan, depresi, 

dan perasaan terisolasi (Jurnal Komunitas Terapan, 2025). Mahasiswa dan santri di pondok 

pesantren juga menghadapi tantangan serupa, di mana padatnya jadwal dalam mengejar ilmu 

pengetahuan umum dan agama, ditambah dengan tuntutan menghafal Al-Quran, dapat 

mempengaruhi kesehatan mental mereka jika tidak disertai dengan dukungan yang memadai 

(Fitriasari et al., 2023). Maharani et al. (2023) dalam penelitian mereka menunjukkan bahwa 

dakwah dan konseling berbasis nilai-nilai keagamaan memiliki potensi sebagai strategi yang 

efektif dalam penanganan masalah kesehatan mental, khususnya di kalangan remaja. 

Pendekatan ini tidak hanya berfokus pada penyampaian ajaran secara normatif, tetapi juga 



 
Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis Komunitas Perspektif Holistik Maqasid Al-

Syariah 

266     Klinik : Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan – Volume 5 Nomor 2 Mei 2026  
 
 

menekankan pentingnya pendampingan yang bersifat empatik, responsif, dan solutif terhadap 

kondisi psikososial jamaah. 

Nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) memiliki relevansi yang signifikan dalam 

membangun kerangka konseptual promosi kesehatan mental yang komprehensif dan 

kontekstual. Prinsip tawasuth atau moderasi menyediakan landasan psikologis yang penting 

dalam mencegah pola pikir dan perilaku ekstrem yang seringkali menjadi faktor risiko 

gangguan kesehatan mental. Penelitian dalam bidang psikologi positif menunjukkan bahwa 

individu yang memiliki sikap moderat cenderung memiliki kemampuan regulasi emosi yang 

lebih baik, tingkat stres yang lebih rendah, dan kepuasan hidup yang lebih tinggi dibandingkan 

mereka yang memiliki kecenderungan ekstrem (Sufya & Abas, 2025). Dalam konteks 

kesehatan mental, sikap moderat membantu individu untuk menghindari absolutisme dalam 

berpikir (all-or-nothing thinking), yang merupakan salah satu distorsi kognitif yang umum 

ditemukan pada penderita depresi dan gangguan kecemasan. Terapi Kognitif Perilaku 

(Cognitive Behavioral Therapy/CBT) yang telah diadaptasi untuk komunitas Muslim 

mengintegrasikan konsep tawasuth sebagai alat restrukturisasi kognitif, di mana pasien diajak 

untuk mengembangkan perspektif yang lebih seimbang dan realistis terhadap berbagai 

peristiwa kehidupan (Haque et al., 2016). Adaptasi ini menunjukkan bahwa nilai-nilai 

keagamaan tidak bertentangan dengan pendekatan psikoterapi berbasis bukti, melainkan dapat 

memperkuat efektivitasnya ketika dikontekstualisasikan dengan tepat. 

Prinsip tawazun atau keseimbangan memberikan kerangka holistik dalam memahami 

kesejahteraan manusia sebagai keharmonisan antara berbagai dimensi kehidupan. Konsep 

keseimbangan dalam Aswaja mencakup keselarasan antara kehidupan duniawi dan ukhrawi, 

antara kepentingan individual dan sosial, antara kebutuhan jasmani dan rohani, serta antara 

pendekatan rasional dan spiritual dalam memahami realitas (Hakim, 2022). Perspektif ini 

sejalan dengan model biopsikososial-spiritual dalam kesehatan mental yang mengakui bahwa 

kesejahteraan psikologis dipengaruhi oleh interaksi kompleks antara faktor biologis, 

psikologis, sosial, dan spiritual. Penelitian Febriana et al. (2025) tentang kesejahteraan 

subjektif pada santriwati di pondok pesantren menunjukkan bahwa lingkungan pesantren yang 

menanamkan nilai-nilai keseimbangan dapat mempromosikan kesejahteraan psikologis 

melalui pembelajaran yang mendorong pandangan positif terhadap kehidupan, penanaman cara 

bersyukur yang sehat, pelatihan berpikir positif, dan pengembangan diri yang selaras dengan 

ajaran Islam. Temuan ini mengkonfirmasi bahwa prinsip tawazun dapat dioperasionalisasikan 

dalam program promosi kesehatan mental yang efektif dan berkelanjutan. 



 
E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273 

Nilai tasamuh atau toleransi memiliki implikasi penting dalam membangun kesehatan 

mental komunitas dan mencegah konflik sosial yang dapat berdampak negatif pada 

kesejahteraan psikologis individu dan kelompok. Intoleransi dan prejudice terhadap kelompok 

yang berbeda telah diidentifikasi sebagai faktor risiko signifikan terhadap kesehatan mental, 

baik bagi pelaku maupun korban (Cucchi & Qoronfleh, 2025). Sikap toleran yang diajarkan 

dalam Aswaja tidak berarti mengakui kebenaran pandangan yang berbeda, melainkan 

menghormati keberadaannya sebagai bagian dari keragaman ciptaan Allah SWT dan 

berinteraksi dengan penuh kelapangan dada sebagaimana teladan Nabi Muhammad SAW 

dalam berinteraksi dengan berbagai kelompok masyarakat. Dalam konteks promosi kesehatan 

mental, nilai tasamuh dapat diintegrasikan melalui program-program yang meningkatkan 

kohesi sosial, membangun social capital, dan menciptakan lingkungan komunitas yang 

suportif di mana setiap individu merasa diterima dan dihargai tanpa memandang perbedaan 

latar belakang. Program sosialisasi nilai-nilai Aswaja di kalangan mahasiswa yang dilakukan 

secara partisipatif menunjukkan peningkatan pemahaman terhadap prinsip tasamuh, yang pada 

gilirannya berkontribusi pada terbentuknya sikap lebih moderat dalam pergaulan kampus 

(Saweu: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 2025). 

Prinsip i'tidal atau keadilan menekankan pentingnya integritas moral dan ketegasan 

dalam memegang kebenaran, yang merupakan fondasi penting bagi kesehatan mental yang 

berkelanjutan. Individu yang memiliki sistem nilai yang jelas dan konsisten cenderung 

memiliki tingkat kecemasan eksistensial yang lebih rendah dan rasa makna hidup (sense of 

meaning in life) yang lebih tinggi. Penelitian dalam psikologi positif menunjukkan bahwa 

kejelasan nilai dan konsistensi perilaku dengan nilai-nilai yang dianut merupakan prediktor 

kuat bagi kesejahteraan psikologis (Alenazi, 2025). Dalam konteks Islam, konsep sabr 

(kesabaran) dan tawakkul (ketawakalan kepada Allah) yang erat kaitannya dengan i'tidal telah 

terbukti memiliki korelasi positif yang signifikan dengan penurunan tingkat kecemasan, 

depresi, dan stres. Framing terhadap kesulitan hidup sebagai ujian dari Allah yang membawa 

kebaikan, sebagaimana tercermin dalam hadits yang menyatakan bahwa jika Allah 

menghendaki kebaikan pada seseorang maka Allah akan mengujinya, menyediakan cognitive 

reframe bawaan yang mengurangi ruminasi dan perasaan tidak berdaya. Integrasi prinsip i'tidal 

dalam program promosi kesehatan mental dapat dilakukan melalui pengembangan intervensi 

berbasis nilai (values-based intervention) yang membantu individu mengklarifikasi nilai-nilai 

personal mereka dan menyelaraskan perilaku dengan nilai-nilai tersebut. 

 



 
Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis Komunitas Perspektif Holistik Maqasid Al-

Syariah 

268     Klinik : Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan – Volume 5 Nomor 2 Mei 2026  
 
 

Perspektif Maqasid al-Syariah dalam Pengembangan Program Kesehatan Mental 

Holistik 

Kerangka maqasid al-syariah menyediakan landasan teologis yang komprehensif untuk 

mengembangkan program kesehatan mental yang holistik, kontekstual, dan sesuai dengan 

nilai-nilai keislaman. Konsep hifzh al-nafs (perlindungan jiwa) dalam maqasid al-syariah tidak 

dapat dimaknai secara sempit sebagai perlindungan terhadap nyawa secara fisik semata, 

melainkan mencakup perlindungan terhadap kesejahteraan holistik manusia yang meliputi 

dimensi fisik, mental, emosional, dan spiritual. Alajmi (2022) dalam kajiannya tentang etika 

biomedis Islam berbasis maqasid al-syariah menegaskan bahwa semua komponen maqasid 

saling terkait, di mana dengan melestarikan kehidupan individu maka agama juga terlindungi, 

dan dengan melestarikan keturunan, akal, dan harta individu maka kehidupan juga terlindungi. 

Perspektif ini memandang kesehatan mental bukan sebagai entitas terpisah, melainkan sebagai 

bagian integral dari kesejahteraan manusia secara keseluruhan yang harus dilindungi dan 

dipromosikan. Implikasi praktisnya adalah bahwa program kesehatan mental berbasis maqasid 

tidak hanya berfokus pada penanganan gangguan mental, tetapi juga mencakup upaya preventif 

dan promotif yang membangun fondasi kesejahteraan secara menyeluruh. 

Konsep hifzh al-'aql (perlindungan akal) memberikan legitimasi teologis yang kuat bagi 

upaya pencegahan dan penanganan gangguan kesehatan mental dalam Islam. Perlindungan 

terhadap akal dalam tradisi fikih klasik umumnya dimaknai sebagai larangan mengonsumsi zat 

yang memabukkan (khamr) karena dapat merusak fungsi akal. Namun, interpretasi 

kontemporer memperluas makna hifzh al-'aql mencakup seluruh upaya untuk memelihara 

fungsi kognitif, mencegah gangguan mental, dan mengembangkan potensi intelektual secara 

optimal. Penelitian Ghazalah (2021) menunjukkan bahwa membaca Al-Quran memiliki efek 

positif terhadap kesehatan mental, yang dapat dipahami sebagai bagian dari upaya hifzh al-'aql. 

Demikian pula, praktik zikir, salat, dan meditasi spiritual Islam lainnya telah terbukti memiliki 

dampak positif terhadap kesehatan mental melalui mekanisme neurosains yang terukur (Zahir 

& Qoronfleh, 2025). Program kesehatan mental berbasis maqasid dapat mengintegrasikan 

praktik-praktik spiritual ini sebagai komponen intervensi yang legitimate secara teologis dan 

efektif secara empiris. 

Pengembangan program kesehatan mental berbasis maqasid al-syariah memerlukan 

pendekatan yang mengintegrasikan tiga aspek utama: niat (intention), metode (method), dan 

hasil (output). Padela (2021) mengemukakan bahwa dalam bioetika Islam berbasis maqasid, 

setiap intervensi kesehatan harus dievaluasi dari ketiga aspek ini untuk memastikan 

kesesuaiannya dengan nilai-nilai Islam. Dalam konteks promosi kesehatan mental, niat yang 



 
E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273 

mendasari program harus berorientasi pada kemaslahatan umat dan perlindungan terhadap lima 

kebutuhan dasar manusia. Metode yang digunakan harus sesuai dengan prinsip-prinsip etis 

Islam, termasuk tidak mengandung unsur yang diharamkan, menjaga kerahasiaan (amanah), 

dan menghormati martabat manusia. Hasil yang diharapkan adalah peningkatan kesejahteraan 

holistik yang mencakup dimensi fisik, mental, sosial, dan spiritual. Kerangka evaluatif ini 

menyediakan standar untuk menilai berbagai intervensi kesehatan mental yang ditawarkan dan 

memilih pendekatan yang paling sesuai dengan nilai-nilai keislaman. 

Implementasi program kesehatan mental berbasis maqasid al-syariah dapat dilakukan 

melalui berbagai jalur institusional yang ada dalam struktur sosial masyarakat Muslim. Pondok 

pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional memiliki potensi besar sebagai basis 

promosi kesehatan mental berbasis nilai-nilai keislaman. Penelitian Khofifah & Khadijah 

(2025) menunjukkan bahwa strategi adaptasi santri di pesantren mencakup ibadah, konseling, 

dan interaksi sosial yang sehat, di mana pesantren memainkan peran penting dalam 

menyediakan layanan konseling berbasis nilai-nilai keislaman. Majelis taklim sebagai forum 

pembelajaran keagamaan di tingkat komunitas juga dapat menjadi sarana efektif untuk promosi 

kesehatan mental, sebagaimana ditunjukkan oleh program edukasi kesehatan mental di Majelis 

Taklim yang berhasil meningkatkan pemahaman dan kesadaran masyarakat tentang kesehatan 

mental (J-MIMAS, 2025). Masjid sebagai pusat kegiatan keagamaan dan sosial masyarakat 

Muslim dapat difungsikan sebagai basis pelayanan kesehatan mental berbasis komunitas 

(mosque-based mental health services). Integrasi layanan kesehatan mental dalam institusi-

institusi keagamaan ini memiliki keunggulan berupa aksesibilitas yang tinggi, kepercayaan 

masyarakat yang sudah terbangun, dan kontekstualisasi dengan nilai-nilai yang dianut 

masyarakat. 

Model integratif yang menggabungkan nilai-nilai Aswaja dan perspektif maqasid al-

syariah dalam promosi kesehatan mental menawarkan beberapa keunggulan dibandingkan 

pendekatan sekuler konvensional. Captari et al. (2022) menegaskan bahwa melibatkan prinsip-

prinsip dan nilai-nilai Islam dalam pendekatan psikologi positif dimaksudkan untuk 

meningkatkan kepatuhan dan relevansi di kalangan komunitas Muslim. Pendekatan ini 

mengakui bahwa praktisi kesehatan mental perlu berinteraksi dengan pasien tidak hanya 

sebagai individu unik, tetapi juga sebagai bagian integral dari kelompok keagamaan dan 

masyarakat budaya mereka, dengan meneliti peran spiritualitas dalam kesejahteraan 

keseluruhan. Kerangka evaluasi positif yang sensitif secara kultural sangat penting untuk 

memastikan bahwa intervensi selaras dengan pengalaman dan tujuan masyarakat. Intervensi di 

komunitas Muslim dapat memanfaatkan sistem dukungan berbasis komunitas, termasuk sesi 



 
Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis Komunitas Perspektif Holistik Maqasid Al-

Syariah 

270     Klinik : Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan – Volume 5 Nomor 2 Mei 2026  
 
 

salat berjamaah atau kegiatan layanan komunitas seperti zakat, sebagai metode terapeutik 

untuk meningkatkan kesehatan mental (Abdulkerim & Li, 2022). Pendekatan berbasis 

komunitas ini lebih sesuai dengan karakteristik masyarakat Muslim yang menekankan 

solidaritas dan tanggung jawab kolektif dibandingkan pendekatan individualistik yang 

dominan dalam psikologi Barat. 

 

5. KESIMPULAN DAN SARAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) 

memiliki relevansi yang signifikan dan dapat diintegrasikan secara efektif dalam kerangka 

konseptual promosi kesehatan mental berbasis komunitas. Prinsip tawasuth (moderasi) 

menyediakan landasan untuk mencegah pola pikir ekstrem yang berpotensi mengganggu 

kesehatan mental; tawazun (keseimbangan) menawarkan kerangka holistik dalam memahami 

kesejahteraan sebagai keharmonisan berbagai dimensi kehidupan; tasamuh (toleransi) 

berkontribusi pada pembangunan kohesi sosial dan lingkungan komunitas yang suportif; 

sementara i'tidal (keadilan) menyediakan fondasi integritas moral yang penting bagi kesehatan 

mental berkelanjutan. Perspektif maqasid al-syariah, khususnya konsep hifzh al-nafs dan hifzh 

al-'aql, memberikan legitimasi teologis yang kuat bagi upaya pencegahan dan penanganan 

gangguan kesehatan mental dalam konteks keislaman. Model integratif yang menggabungkan 

nilai-nilai Aswaja dan kerangka maqasid al-syariah dalam promosi kesehatan mental 

menawarkan pendekatan yang lebih komprehensif, kontekstual, dan sesuai dengan 

karakteristik sosial-budaya masyarakat Muslim Indonesia dibandingkan pendekatan sekuler 

konvensional. 

Berdasarkan hasil kajian ini, direkomendasikan beberapa hal untuk pengembangan lebih 

lanjut. Para pemangku kebijakan di bidang kesehatan dan keagamaan perlu mengembangkan 

kerja sama lintas sektor yang lebih intensif untuk mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dalam 

program promosi kesehatan mental nasional. Institusi pendidikan Islam seperti pondok 

pesantren, madrasah, dan perguruan tinggi Islam perlu memasukkan literasi kesehatan mental 

berbasis nilai-nilai Aswaja dalam kurikulum pendidikan mereka. Organisasi keagamaan seperti 

Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah dapat mengoptimalkan peran masjid, majelis taklim, 

dan struktur organisasi lainnya sebagai basis pelayanan kesehatan mental berbasis komunitas. 

Peneliti di bidang psikologi Islam dan kesehatan masyarakat perlu melakukan penelitian 

empiris lebih lanjut untuk menguji efektivitas intervensi kesehatan mental berbasis nilai-nilai 

Aswaja dan maqasid al-syariah dalam berbagai konteks populasi dan setting. Praktisi 

kesehatan mental yang bekerja dengan populasi Muslim perlu mengembangkan kompetensi 



 
E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273 

kultural dan spiritual untuk dapat mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dalam praktik 

psikoterapi mereka secara efektif dan etis. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Abdusshomad, M. (2009). Karakter tawassuth, tawazun, i‘tidal, dan tasamuh dalam Aswaja. 

Khalista. 

Abubakar, R. (2021). Pengantar metodologi penelitian (Edisi 1). SUKA-Press UIN Sunan 

Kalijaga. 

Afrizal, A. (2016). Metode penelitian kualitatif: Sebuah upaya mendukung penggunaan 

penelitian kualitatif dalam berbagai disiplin ilmu (Edisi 3). PT RajaGrafindo Persada. 

Alajmi, S. (2022). Justification for requiring disclosure of diagnoses and prognoses to dying 

patients in Saudi medical settings: A maqasid al-shariah-based Islamic bioethics 

approach. BMC Medical Ethics, 23(47), 1–12. 

Alenazi, M. J. S. (2025). Mental health and Islamic teachings: A positive perspective. 

International Journal of Healthcare Sciences, 13(1), 309–312. 

Alghamdi, M. (2022). Neuroscientific evidence of fasting benefits on mental health: Cortisol 

reduction and endorphin enhancement. Journal of Islamic Psychology, 15(2), 112–130. 

Al-Raysuni, A. (2005). Imam al-Shatibi’s theory of the higher objectives and intents of Islamic 

law. International Institute of Islamic Thought. 

Al-Syatibi, I. M. (2011). The reconciliation of the fundamentals of Islamic law (I. A. K. 

Nyazee, Trans.). Garnet Publishing. 

Attia, G. E. (2007). Towards realization of the higher intents of Islamic law: Maqasid al-

shari‘ah: A functional approach. International Institute of Islamic Thought. 

Auda, J. (2008). Maqasid al-shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach. 

International Institute of Islamic Thought. 

Captari, L. E., Hook, J. N., Aten, J. D., Davis, E. B., Ranter, J., & Worthington, E. L., Jr. 

(2022). Integrating Islamic principles into positive psychology practice. Journal of 

Positive Psychology, 17(4), 589–602. 

Cucchi, A., & Qoronfleh, M. W. (2025). Cultural perspective on religion, spirituality, and 

mental health. Frontiers in Psychology, 16, 1568861. 

Fauzi, A. (2020). Ahlussunnah wal Jamaah di Indonesia: Antara al-Asy‘ariyyah dan al-

Maturidiyyah. Rusydiah: Jurnal Pemikiran Islam, 1(2), 1–15. 

 



 
Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis Komunitas Perspektif Holistik Maqasid Al-

Syariah 

272     Klinik : Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan – Volume 5 Nomor 2 Mei 2026  
 
 

Febriana, S. N., Noveyani, A. E., & Safitri, F. A. A. (2025). Happiness uncovered: Exploring 

subjective well-being among female students in Islamic boarding school. Jurnal 

Promkes: The Indonesian Journal of Health Promotion and Health Education, 13(SI1), 

73–84. 

Ghazalah, F. R. (2021). The effect of reading Al-Qur’an on mental health. Psikoeduko: Jurnal 

Psikologi Edukasi dan Konseling, 1(1), 48–53. 

Hakim, M. L. (2022). Implementasi prinsip-prinsip Aswaja dalam pendidikan. Al-Fikr: Jurnal 

Pendidikan Islam, 8(1), 10–18. 

Haque, A., Khan, F., Keshavarzi, H., & Rothman, A. E. (2016). Integrating Islamic traditions 

in modern psychology: Research trends in the last ten years. Journal of Muslim Mental 

Health, 10(1), 75–100. 

Harits, A. B. (2010). Islam NU: Pengawal tradisi Sunni Indonesia. Khalista. 

Hashi, A. A. (2019). The applications of maqasid al-shari‘ah in medicine: An overview. 

Revelation and Science, 9(2), 1–17. 

Ibrahim, M., Mustapha, W. M., Noor, N. A., & Mohamad, N. (2019). Maqasid al-shariah-based 

Islamic bioethics: A comprehensive approach. Journal of Bioethical Inquiry, 16(3), 347–

352. 

Irawati, K., Setiawan, H., Jalil, A., Haris, F., Shieh, T. M., & Shih, Y. H. (2025). Development 

and validation of the spiritual and religious needs inventory for Muslim psychiatric 

inpatients. Journal of Religion and Health, 64(2), 1569–1585. 

Kamali, M. H. (2012). Maqasid al-shariah, ijtihad and civilisational renewal. International 

Institute of Islamic Thought. 

Khoirunnissa, A., & Syahidin. (2023). Hubungan antara pemahaman Ahlussunnah wal Jamaah 

dan sikap moderat mahasiswa. Journal of Islamic Education, 8(2), 45–58. 

Kristeva, N. S. S. (2014). Sejarah teologi Islam dan akar pemikiran Ahlussunah wal Jama‘ah. 

Pustaka Pelajar. 

Maharani, R., Yazid, Y., Rafdeadi, R., & Azwar, A. (2023). Dakwah dan konseling dalam 

menghadapi isu kesehatan mental di Indonesia. Idarotuna: Jurnal Manajemen Dakwah, 

6(2), 129–141. 

Mulyanti, L., Prakasiwi, S. I., & Safitri, N. (2025). Edukasi kesehatan mental pada remaja di 

pondok pesantren putri KH. Sahlan Rosjidi Semarang. Jurnal Pengabdian dan 

Pemberdayaan Kesehatan, 2(2), 1–10. 

Padela, A. I. (2021). Maqasid al-shariah meets biomedicine. International Institute of Islamic 

Thought. 



 
E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273 

Ramli, M. I. (2014). Mazhab al-Asy‘ari: Benarkah Ahlussunnah wal-Jama‘ah? Jawaban 

terhadap aliran Salafi. Khalista. 

Segal, Z. V., Williams, J. M. G., & Teasdale, J. D. (2018). Mindfulness-based cognitive therapy 

for depression: A new approach to preventing relapse (2nd ed.). Guilford Press. 

Subandi, M. A. (2013). Psikologi agama dan kesehatan mental. Pustaka Pelajar. 

Sufya, N., & Abas, N. A. (2025). Creating culturally sensitive frameworks for positive 

psychology in Muslim communities. Journal of Religion and Health, 64(1), 1–15. 

Tim Penulis Aswaja NU. (2007). Aswaja an-Nahdliyah. Khalista. 

Tjandrarini, D. H., Mahendradhata, Y., Puspitasari, I. M., & Harimurti, P. (2023). Mental 

health system in Indonesia: Gaps and recommendations. BMC Health Services Research, 

23(1), 1–12. 

Winurini, S. (2019). Hubungan religiusitas dan kesehatan mental pada remaja pesantren di 

Tabanan. Aspirasi: Jurnal Masalah-Masalah Sosial, 10(2), 141–154. 

Zahir, F. R., & Qoronfleh, M. W. (2025). Traditional Islamic spiritual meditative practices: 

Powerful psychotherapies for mental wellbeing. Frontiers in Psychology, 16, 1538865. 

Zahro, F. (2022). Pengaruh faktor internal terhadap dampak mental santri. JIECO: Journal of 

Islamic Education Counseling, 2(1), 44–50. 

Zulkipli, N. S., Syed Ibrahim, S. A., Che Roos, N. A., Mohd Yusoff, S. S., & Hamzah, M. I. 

(2022). Islamic psychotherapy model: Integration of spiritual aspects into psychological 

treatments. Pakistan Journal of Psychological Research, 37(2), 295–310. 

 


