Klinik: Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan
Volume.5, Nomor.2 Mei 2026

E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273
DOI: https://doi.org/10.55606 /Kklinik.v5i2.6474
Tersedia: https://journalcenter.org/index.php /KLINIK

Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis
Komunitas Perspektif Holistik Magasid Al-Syariah

Sri Muryati'*, Rahmawati Husain?, Karmila Wijiati®, Faiz Karim Fatkhullah
-4 Universitas Islam Nusantara, Indonesia
*Penulis Korespondensi: srimuryati@gmail.com

Abstract. This study examines the integration of Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) values in community-based
mental health promotion through the holistic perspective of magasid al-shariah. The phenomenon of increasing
prevalence of mental health disorders in Indonesia, particularly among adolescents and young adults, requires a
comprehensive approach that focuses not only on biomedical aspects but also considers the spiritual and socio-
cultural dimensions of society. Aswaja values comprising tawasuth (moderation), tawazun (balance), tasamuh
(tolerance), and i'tidal (justice) offer a relevant conceptual framework for building psychological well-being of
individuals and communities. The research method employs a library research approach with descriptive-
analytical analysis of various primary and secondary sources encompassing classical Islamic literature,
contemporary Islamic psychology studies, and empirical research related to mental health in religious contexts.
The findings indicate that Aswaja principles have significant correlation with psychological well-being indicators,
where moderate and balanced attitudes can prevent extremism that potentially disrupts mental health. The
concepts of hifzh al-nafs (preservation of life) and hifzh al-'agl (preservation of intellect) in magasid al-shariah
provide strong theological foundations for integrating spiritual values into mental health interventions. This
research concludes that the integration of Aswaja values in mental health promotion programs can create a more
comprehensive, contextual, and sustainable approach to improving the psychological well-being of Indonesian
Muslim communities.

Keywords: Aswaja; Health Promotion; Magasid al-Shariah; Mental Health; Tawasuth.

Abstrak. Penelitian ini mengkaji integrasi nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) dalam promosi
kesehatan mental berbasis komunitas melalui perspektif holistik magasid al-syariah. Fenomena meningkatnya
prevalensi gangguan kesehatan mental di Indonesia, khususnya di kalangan remaja dan dewasa muda,
memerlukan pendekatan komprehensif yang tidak hanya berfokus pada aspek biomedis, tetapi juga
mempertimbangkan dimensi spiritual dan sosial-budaya masyarakat. Nilai-nilai Aswaja yang meliputi tawasuth
(moderasi), tawazun (keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan i‘tidal (keadilan) menawarkan kerangka konseptual
yang relevan dalam membangun kesejahteraan psikologis individu dan komunitas. Metode penelitian
menggunakan pendekatan library research dengan analisis deskriptif-analitis terhadap berbagai sumber primer
dan sekunder yang mencakup literatur klasik keislaman, kajian psikologi Islam kontemporer, serta penelitian
empiris terkait kesehatan mental dalam konteks keagamaan. Hasil kajian menunjukkan bahwa prinsip-prinsip
Aswaja memiliki korelasi signifikan dengan indikator kesejahteraan psikologis, di mana sikap moderat dan
seimbang dapat mencegah ekstremisme yang berpotensi mengganggu kesehatan mental. Konsep hifzh al-nafs
(perlindungan jiwa) dan hifzh al-'agl (perlindungan akal) dalam magasid al-syariah menyediakan landasan
teologis yang kuat untuk mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dalam intervensi kesehatan mental. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa integrasi nilai Aswaja dalam program promosi kesehatan mental mampu menciptakan
pendekatan yang lebih komprehensif, kontekstual, dan berkelanjutan dalam meningkatkan kesejahteraan
psikologis masyarakat Muslim Indonesia.

Kata Kunci: Aswaja; Kesehatan Mental; Magasid Al-Syariah; Promosi Kesehatan; Tawasuth.

1. LATAR BELAKANG

Kesehatan mental telah menjadi isu krusial dalam pembangunan kesehatan global pada
abad ke-21, termasuk di Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia.
Data dari World Health Organization (WHO) tahun 2023 menunjukkan bahwa gangguan
kesehatan mental menyumbang sekitar 14% dari beban penyakit global, dengan depresi dan

kecemasan sebagai penyumbang terbesar. Di Indonesia, survei kesehatan dasar menunjukkan

Naskah Masuk: 21 November 2025; Revisi: 18 Desember 2025; Diterima: 26 Januari 2026; Tersedia: 29 Januari
2026


https://doi.org/10.55606/klinik.v5i2.6474
https://journalcenter.org/index.php/KLINIK
mailto:srimuryati@gmail.com

Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis Komunitas Perspektif Holistik Magasid Al-
Syariah

bahwa prevalensi gangguan mental emosional pada penduduk usia 15 tahun ke atas mencapai
angka yang mengkhawatirkan, dengan estimasi 1 dari 5 orang dewasa mengalami gejala
gangguan mental pada suatu titik dalam kehidupan mereka (Kementerian Kesehatan R1, 2023).
Kondisi ini diperparah oleh stigma sosial yang masih kuat terhadap penderita gangguan mental,
keterbatasan akses terhadap layanan kesehatan mental yang berkualitas, serta minimnya
pemahaman masyarakat tentang pentingnya menjaga kesejahteraan psikologis. Fenomena ini
memerlukan pendekatan komprehensif yang tidak hanya berfokus pada intervensi Kklinis, tetapi
juga mempertimbangkan aspek preventif dan promotif yang melibatkan berbagai komponen
masyarakat, termasuk institusi keagamaan yang memiliki pengaruh kuat dalam kehidupan
sosial-budaya masyarakat Indonesia.

Paradigma kesehatan modern telah mengalami pergeseran signifikan dari pendekatan
biomedis yang reduktif menuju pendekatan holistik yang mengakui keterkaitan antara dimensi
fisik, mental, sosial, dan spiritual dalam kesejahteraan manusia. Frontiers in Psychology
mempublikasikan penelitian Zahir & Qoronfleh (2025) yang menunjukkan bahwa praktik
meditatif spiritual tradisional, termasuk yang berakar dari tradisi Islam, memiliki potensi
terapeutik yang signifikan dalam mengatasi berbagai kondisi kronis, khususnya dalam
pemeliharaan kesejahteraan mental. Perspektif ini sejalan dengan konsep kesehatan dalam
Islam yang memandang manusia sebagai entitas integral yang mencakup aspek jasad (tubuh),
nafs (jiwa), akal (pikiran), dan ruh (spirit). Cucchi & Qoronfleh (2025) dalam kajian mereka
tentang perspektif kultural terhadap agama, spiritualitas, dan kesehatan mental menegaskan
bahwa pandangan dunia Islam sejak masa Golden Age telah mempertimbangkan agama dan
sains sebagai entitas yang saling melengkapi, berbeda dengan sekularisasi pengetahuan yang
merupakan gerakan Eurosentris. Pemahaman holistik ini menjadi landasan penting dalam
mengembangkan pendekatan kesehatan mental yang tidak hanya mengobati gejala, tetapi juga
membangun fondasi kesejahteraan yang berkelanjutan melalui integrasi nilai-nilai spiritual dan
sosial-budaya yang relevan dengan konteks kehidupan masyarakat.

Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) sebagai aliran teologi Islam mayoritas yang dianut
oleh umat Islam Indonesia menyimpan khazanah nilai-nilai yang sangat relevan dengan upaya
pemeliharaan kesehatan mental. Terminologi Aswaja secara etimologis terdiri dari tiga kata
yang berangkali, yaitu ahl yang berarti penganut atau pengikut, al-sunnah yang merujuk pada
segala sesuatu yang diajarkan oleh Rasulullah SAW, dan al-jamaah yang berarti sesuatu yang
telah disepakati oleh Rasulullah dan para sahabat pada masa Khulafa al-Rasyidin (Fauzi, 2020).
Dalam konteks Indonesia, Aswaja tidak hanya menjadi identitas keagamaan mayoritas umat

Islam, tetapi juga menjadi fondasi dalam membangun harmoni sosial di tengah masyarakat

260 | Klinik : Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan — Volume 5 Nomor 2 Mei 2026



E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273

multikultural. Nahdlatul Ulama (NU) sebagai organisasi keagamaan terbesar di Indonesia
mendefinisikan Aswaja sebagai organisasi yang beragidah Islam dengan menempuh manhaj
dalam bidang fikih mengikuti salah satu dari empat mazhab: Imam Hanafi, Imam Maliki, Imam
Syafi'i, atau Imam Hambali; dalam bidang teologi mengikuti Abu Hasan Al-Asy'ari dan Abu
Mansur Al-Maturidi; serta dalam bidang tasawuf mengikuti Imam Al-Ghazali dan Junaidi Al-
Baghdadi (Kristeva, 2014). Karakteristik Aswaja yang moderat, toleran, dan inklusif
menjadikannya sangat relevan dalam menghadapi tantangan kesehatan mental kontemporer
yang seringkali dipicu oleh ekstremisme pemikiran, intoleransi, dan ketidakseimbangan dalam
menjalani kehidupan.

Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara komprehensif
integrasi nilai-nilai Aswaja dalam promosi kesehatan mental berbasis komunitas melalui
perspektif holistik magasid al-syariah. Rumusan masalah dalam penelitian ini meliputi:
bagaimana nilai-nilai Aswaja dapat diintegrasikan dalam kerangka konseptual promosi
kesehatan mental; dan bagaimana perspektif magasid al-syariah menyediakan landasan
teologis bagi pengembangan program kesehatan mental yang holistik dan kontekstual.
Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi teoretis dalam memperkaya khazanah
psikologi Islam dan kesehatan masyarakat berbasis komunitas (community-based health),
sekaligus memberikan implikasi praktis bagi pengembangan program promosi kesehatan

mental yang lebih efektif, kontekstual, dan berkelanjutan bagi masyarakat Muslim Indonesia.

2. KAJIAN TEORITIS
Konsep Aswaja dan Nilai-Nilai Fundamentalnya

Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) merupakan terminologi yang merujuk pada
kelompok umat Islam yang berpegang teguh pada sunnah Nabi Muhammad SAW dan
kesepakatan para sahabat, khususnya pada masa Khulafa al-Rasyidin. Secara historis, istilah
ini muncul sebagai respons terhadap berbagai aliran pemikiran dalam Islam, seperti
Muktazilah, Syiah, Khawarij, dan lainnya, di mana Aswaja memposisikan diri sebagai jalan
tengah yang menghindari ekstremisme dalam pemikiran teologis. Dalam tradisi Indonesia,
Aswaja terinstitusionalisasi melalui organisasi Nahdlatul Ulama (NU) yang didirikan pada
tahun 1926 di Jombang, dengan karakteristik mengikuti paham Al-Asy'ari dan Al-Maturidi
dalam bidang teologi, mengikuti salah satu dari empat mazhab fikih sunni, dan mengikuti
tasawuf Al-Ghazali dan Junaidi Al-Baghdadi (Kristeva, 2014). Nilai-nilai fundamentalnya
mencakup tawasuth (sikap moderat yang menghindari ekstremisme), tawazun (keseimbangan

dalam berbagai aspek kehidupan), tasamuh (toleransi terhadap perbedaan), dan i‘tidal (keadilan



Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis Komunitas Perspektif Holistik Magasid Al-
Syariah

dan ketegasan dalam memegang kebenaran). Nilai tawasuth bersumber dari Al-Quran surah
Al-Bagarah ayat 143 yang menegaskan bahwa umat Islam dijadikan sebagai ummatan
wasathan, yaitu umat pertengahan yang menjadi teladan bagi seluruh manusia. Tawazun
menekankan keselarasan antara dalil agli dan naqgli, antara kepentingan individual dan kolektif,
serta antara kehidupan duniawi dan ukhrawi, sebagaimana tercermin dalam pesan Al-Quran
untuk mencari bekal akhirat tanpa melupakan bagian dari kehidupan dunia. Tasamuh
mengajarkan kemurahan hati dan kelapangan dada dalam berinteraksi dengan orang yang
berbeda pandangan, tanpa harus mengakui kebenaran pandangan tersebut, melainkan
menghormati keberadaannya sebagai bagian dari keragaman ciptaan Allah SWT. I'tidal
menekankan sikap tegak lurus dalam menegakkan kebenaran dan keadilan, tidak berat sebelah
dalam memberikan penilaian, serta konsisten dalam memegang prinsip meskipun menghadapi
berbagai tekanan (Abdusshomad, 2009). Keempat nilai ini membentuk kerangka etis yang
komprehensif dalam menjalani kehidupan beragama dan bermasyarakat, yang pada gilirannya
memiliki implikasi positif terhadap kesejahteraan psikologis pengikutnya.
Magqasid al-Syariah dan Kesehatan Mental

Konsep magasid al-syariah atau tujuan-tujuan syariat Islam menyediakan kerangka
teoretis yang kuat untuk memahami relasi antara nilai-nilai keagamaan dan kesehatan mental
dalam perspektif Islam. Imam Abu Ishag Al-Syatibi (w. 790 H) dalam magnum opusnya Al-
Muwafagat fi Ushul al-Syariah merumuskan bahwa tujuan syariat Islam adalah untuk
mewujudkan kemaslahatan (maslahah) bagi manusia di dunia dan akhirat melalui perlindungan
terhadap lima kebutuhan dasar (al-dharuriyyat al-khams), yaitu hifzh al-din (perlindungan
agama), hifzh al-nafs (perlindungan jiwa), hifzh al-'agl (perlindungan akal), hifzh al-nasl
(perlindungan keturunan), dan hifzh al-mal (perlindungan harta). Hashi (2019) dalam kajiannya
tentang aplikasi maqgasid al-syariah dalam kedokteran menjelaskan bahwa magasid al-syariah
dan ilmu kedokteran memiliki irisan inheren dan terkadang bekerja sebagai subjek yang
integral, dengan tujuan utama berupa pengurangan bahaya (harm reduction) dan promosi
kesejahteraan (promotion of wellbeing) dalam kehidupan. Padela (2021) lebih lanjut
mengembangkan model bioetika Islam berbasis magasid yang menganalisis setiap isu bioetis
dari tiga aspek utama, yaitu niat (intention), metode (method), dan hasil atau tujuan akhir
(output or final goal), kemudian dievaluasi dari hierarki kepentingan manusia, inklusivitas, dan
tingkat kepastian. Dalam konteks kesehatan mental, konsep hifzh al-nafs tidak hanya
mencakup perlindungan terhadap nyawa secara fisik, tetapi juga kesejahteraan emosional dan
psikologis, sementara hifzh al-'agl mencakup pemeliharaan fungsi kognitif, pencegahan

gangguan mental, dan pengembangan potensi intelektual secara optimal. Penelitian terkini

262 | Klinik : Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan — Volume 5 Nomor 2 Mei 2026



E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273

menunjukkan bahwa praktik spiritual tradisional Islam seperti salat, zikir, puasa, dan membaca
Al-Quran memiliki dampak positif terhadap kesehatan mental melalui mekanisme biologis dan
psikologis yang terukur, termasuk penurunan kadar hormon stres kortisol dan peningkatan
produksi endorfin (Alghamdi, 2022). Zulkipli et al. (2022) mengembangkan model psikoterapi
Islam yang mengintegrasikan aspek spiritual ke dalam perawatan psikologis, dengan klaim
bahwa gangguan emosional, spiritual, dan mental dapat diatasi secara efektif melalui metode
yang berakar pada prinsip-prinsip Islam. Dengan demikian, maqgasid al-syariah menyediakan
landasan teologis yang legitimate untuk mengintegrasikan dimensi spiritual dalam intervensi
kesehatan mental, sekaligus menjembatani antara nilai-nilai keagamaan tradisional dengan

pendekatan kesehatan mental kontemporer.

3. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan library research (penelitian kepustakaan)
dengan metode analisis deskriptif-analitis. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian
adalah pada eksplorasi konseptual dan teoretis mengenai integrasi nilai-nilai Aswaja dalam
promosi kesehatan mental melalui perspektif magasid al-syariah, yang memerlukan kajian
mendalam terhadap berbagai sumber literatur tanpa intervensi langsung terhadap subjek
penelitian. Metode library research memungkinkan peneliti untuk mengumpulkan,
menganalisis, dan mensintesis informasi dari berbagai sumber tertulis secara sistematis dan
komprehensif (Abubakar, 2021). Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari sumber primer
dan sekunder. Sumber primer mencakup kitab-kitab klasik keislaman yang membahas tentang
Aswaja dan maqgasid al-syariah, seperti Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah karya Imam Al-
Syatibi, Risalah Ahlussunnah wal Jamaah karya KH. Hasyim Asy'ari, serta karya-karya
kontemporer tentang bioetika Islam dan psikologi Islam.

Sumber sekunder meliputi artikel jurnal ilmiah yang dipublikasikan dalam database
terpercaya seperti PubMed, Scopus, Web of Science, dan berbagai jurnal nasional terakreditasi
dalam rentang waktu 2020-2026, buku-buku akademis tentang kesehatan mental dan
spiritualitas, serta dokumen kebijakan terkait kesehatan mental dari organisasi kesehatan
nasional dan internasional. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur
secara sistematis dengan kata kunci yang relevan, seperti "Aswaja", "Ahlussunnah wal
Jamaah", "kesehatan mental”, "mental health”, "maqasid al-syariah™, "Islamic psychology",
"spirituality and mental health”, dan kombinasinya dalam bahasa Indonesia dan Inggris. Data
yang terkumpul kemudian diklasifikasikan berdasarkan tema-tema utama penelitian untuk

mempermudah proses analisis. Analisis data menggunakan metode content analysis (analisis



Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis Komunitas Perspektif Holistik Magasid Al-
Syariah

isi) yang bertujuan untuk memahami makna dari teks-teks yang dikaji secara sistematis dan
objektif. Analisis dilakukan secara deskriptif untuk menggambarkan konsep-konsep yang
relevan, dan secara analitis untuk mengidentifikasi hubungan, implikasi, dan sintesis teoretis
dari berbagai sumber yang dikaji. VValiditas penelitian dijamin melalui triangulasi sumber, yaitu
pengecekan konsistensi informasi dari berbagai sumber yang berbeda, serta peer debriefing

dengan para ahli di bidang kajian Islam dan kesehatan mental.

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
Integrasi Nilai Aswaja dalam Kerangka Konseptual Promosi Kesehatan Mental

Nilai-nilai utama Aswaja yang meliputi tawasuth, tawazun, tasamuh, dan i‘tidal memiliki
implikasi langsung terhadap kesejahteraan psikologis individu dan komunitas. Tawasuth atau
sikap moderat merupakan prinsip yang mengatur pola pikir agar tidak terjebak pada hal-hal
yang ekstrem, baik ekstrem kanan yang berimplikasi pada radikalisme maupun ekstrem Kiri
yang berimplikasi pada liberalisme (Hakim, 2022). Prinsip ini bersumber dari firman Allah
SWT dalam Al-Quran surah Al-Bagarah ayat 143 yang menyatakan bahwa umat Islam
dijadikan sebagai ummatan wasathan (umat pertengahan) agar menjadi saksi atas manusia.
Tawazun menekankan keseimbangan dalam segala aspek kehidupan, termasuk keseimbangan
antara penggunaan dalil agli (rasional) dan dalil naqli (tekstual), antara kepentingan duniawi
dan ukhrawi, serta antara hak dan kewajiban. Tasamuh atau toleransi mengajarkan sikap
menghargai perbedaan dan menghormati orang yang memiliki prinsip hidup yang berbeda,
sebagaimana tercermin dalam firman Allah SWT yang memerintahkan Nabi Musa dan Nabi
Harun untuk berbicara dengan lemah lembut kepada Firaun (QS. Thaha: 44). I'tidal bermakna
tegak lurus atau bersikap adil, menegakkan kejujuran, dan tidak berat sebelah dalam
menghadapi berbagai persoalan kehidupan. Keempat nilai ini membentuk kerangka etis yang
komprehensif dalam menjalani kehidupan yang seimbang dan bermakna, yang pada gilirannya
berkontribusi pada kesejahteraan mental.

Perspektif magasid al-syariah atau tujuan-tujuan syariat Islam menyediakan landasan
teologis yang kuat untuk mengintegrasikan nilai-nilai keagamaan dalam promosi kesehatan
mental. Konsep maqgasid al-syariah sebagaimana dikembangkan oleh Imam Al-Syatibi
mencakup lima tujuan pokok, vyaitu hifzh al-din (perlindungan agama), hifzh al-nafs
(perlindungan jiwa), hifzh al-'agl (perlindungan akal), hifzh al-nasl (perlindungan keturunan),
dan hifzh al-mal (perlindungan harta). Ibrahim dan rekan-rekan (2019) mengemukakan bahwa
bioetika Islam berbasis magasid al-syariah menggunakan tujuan-tujuan syariat sebagai

pendekatan dalam menganalisis dan menilai berbagai isu bioetis, termasuk kesehatan mental.

264 | Klinik : Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan — Volume 5 Nomor 2 Mei 2026



E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273

Dalam konteks kesehatan, tindakan yang mempromosikan dan melestarikan kelima tujuan ini
dianggap bermanfaat (maslahah), sementara tindakan yang merugikan salah satu atau semua
tujuan ini dianggap berbahaya (mafsadah) (Alajmi, 2022). Khususnya, konsep hifzh al-nafs
dan hifzh al-'aql memiliki relevansi langsung dengan upaya pemeliharaan kesehatan mental, di
mana perlindungan terhadap jiwa mencakup perlindungan terhadap kesejahteraan emosional
dan psikologis, sementara perlindungan terhadap akal mencakup pemeliharaan fungsi kognitif
dan pencegahan gangguan mental.

Kasus yang menggambarkan relevansi integrasi nilai Aswaja dalam promosi kesehatan
mental dapat dilihat dari program edukasi kesehatan mental berbasis nilai keislaman yang
dilaksanakan di berbagai komunitas religius di Indonesia. Sebagai ilustrasi, program edukasi
kesehatan mental di Majelis Taklim Masjid Al-lIkhlas Cimanggu yang melibatkan 30 jamaah
menunjukkan hasil yang menggembirakan (J-MIMAS, 2025). Program ini mengintegrasikan
nilai spiritual puasa dan konsep kesehatan mental, menghasilkan peningkatan pemahaman 90%
peserta mengenai manfaat psikologis puasa, tumbuhnya budaya diskusi kesehatan mental
secara organik, dan integrasi materi kesehatan mental dalam kurikulum majelis taklim secara
berkelanjutan. Pendekatan yang menggunakan konsep hifzh al-nafs dan hifzh al-'agl terbukti
efektif mengurangi resistensi terhadap konsep kesehatan mental yang sebelumnya dianggap
sebagai konsep sekuler. Temuan ini menegaskan bahwa kontekstualisasi promosi kesehatan
mental dengan nilai-nilai keagamaan yang dianut masyarakat dapat meningkatkan penerimaan
dan efektivitas program.

Tantangan kesehatan mental di era digital menambah kompleksitas permasalahan yang
perlu diatasi dengan pendekatan yang komprehensif. Penelitian tentang kesehatan mental
remaja menunjukkan adanya korelasi signifikan antara pola interaksi sosial-digital yang
maladaptif, seperti penggunaan media sosial berlebihan dan perbandingan sosial daring,
dengan peningkatan risiko gangguan kesehatan mental termasuk gejala kecemasan, depresi,
dan perasaan terisolasi (Jurnal Komunitas Terapan, 2025). Mahasiswa dan santri di pondok
pesantren juga menghadapi tantangan serupa, di mana padatnya jadwal dalam mengejar ilmu
pengetahuan umum dan agama, ditambah dengan tuntutan menghafal Al-Quran, dapat
mempengaruhi kesehatan mental mereka jika tidak disertai dengan dukungan yang memadai
(Fitriasari et al., 2023). Maharani et al. (2023) dalam penelitian mereka menunjukkan bahwa
dakwah dan konseling berbasis nilai-nilai keagamaan memiliki potensi sebagai strategi yang
efektif dalam penanganan masalah kesehatan mental, khususnya di kalangan remaja.

Pendekatan ini tidak hanya berfokus pada penyampaian ajaran secara normatif, tetapi juga



Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis Komunitas Perspektif Holistik Magasid Al-
Syariah

menekankan pentingnya pendampingan yang bersifat empatik, responsif, dan solutif terhadap
kondisi psikososial jamaah.

Nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) memiliki relevansi yang signifikan dalam
membangun kerangka konseptual promosi kesehatan mental yang komprehensif dan
kontekstual. Prinsip tawasuth atau moderasi menyediakan landasan psikologis yang penting
dalam mencegah pola pikir dan perilaku ekstrem yang seringkali menjadi faktor risiko
gangguan kesehatan mental. Penelitian dalam bidang psikologi positif menunjukkan bahwa
individu yang memiliki sikap moderat cenderung memiliki kemampuan regulasi emosi yang
lebih baik, tingkat stres yang lebih rendah, dan kepuasan hidup yang lebih tinggi dibandingkan
mereka yang memiliki kecenderungan ekstrem (Sufya & Abas, 2025). Dalam konteks
kesehatan mental, sikap moderat membantu individu untuk menghindari absolutisme dalam
berpikir (all-or-nothing thinking), yang merupakan salah satu distorsi kognitif yang umum
ditemukan pada penderita depresi dan gangguan kecemasan. Terapi Kognitif Perilaku
(Cognitive Behavioral Therapy/CBT) yang telah diadaptasi untuk komunitas Muslim
mengintegrasikan konsep tawasuth sebagai alat restrukturisasi kognitif, di mana pasien diajak
untuk mengembangkan perspektif yang lebih seimbang dan realistis terhadap berbagai
peristiwa kehidupan (Haque et al., 2016). Adaptasi ini menunjukkan bahwa nilai-nilai
keagamaan tidak bertentangan dengan pendekatan psikoterapi berbasis bukti, melainkan dapat
memperkuat efektivitasnya ketika dikontekstualisasikan dengan tepat.

Prinsip tawazun atau keseimbangan memberikan kerangka holistik dalam memahami
kesejahteraan manusia sebagai keharmonisan antara berbagai dimensi kehidupan. Konsep
keseimbangan dalam Aswaja mencakup keselarasan antara kehidupan duniawi dan ukhrawi,
antara kepentingan individual dan sosial, antara kebutuhan jasmani dan rohani, serta antara
pendekatan rasional dan spiritual dalam memahami realitas (Hakim, 2022). Perspektif ini
sejalan dengan model biopsikososial-spiritual dalam kesehatan mental yang mengakui bahwa
kesejahteraan psikologis dipengaruhi oleh interaksi kompleks antara faktor biologis,
psikologis, sosial, dan spiritual. Penelitian Febriana et al. (2025) tentang kesejahteraan
subjektif pada santriwati di pondok pesantren menunjukkan bahwa lingkungan pesantren yang
menanamkan nilai-nilai keseimbangan dapat mempromosikan kesejahteraan psikologis
melalui pembelajaran yang mendorong pandangan positif terhadap kehidupan, penanaman cara
bersyukur yang sehat, pelatihan berpikir positif, dan pengembangan diri yang selaras dengan
ajaran Islam. Temuan ini mengkonfirmasi bahwa prinsip tawazun dapat dioperasionalisasikan

dalam program promosi kesehatan mental yang efektif dan berkelanjutan.

266 | Klinik : Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan — Volume 5 Nomor 2 Mei 2026



E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273

Nilai tasamuh atau toleransi memiliki implikasi penting dalam membangun kesehatan
mental komunitas dan mencegah konflik sosial yang dapat berdampak negatif pada
kesejahteraan psikologis individu dan kelompok. Intoleransi dan prejudice terhadap kelompok
yang berbeda telah diidentifikasi sebagai faktor risiko signifikan terhadap kesehatan mental,
baik bagi pelaku maupun korban (Cucchi & Qoronfleh, 2025). Sikap toleran yang diajarkan
dalam Aswaja tidak berarti mengakui kebenaran pandangan yang berbeda, melainkan
menghormati keberadaannya sebagai bagian dari keragaman ciptaan Allah SWT dan
berinteraksi dengan penuh kelapangan dada sebagaimana teladan Nabi Muhammad SAW
dalam berinteraksi dengan berbagai kelompok masyarakat. Dalam konteks promosi kesehatan
mental, nilai tasamuh dapat diintegrasikan melalui program-program yang meningkatkan
kohesi sosial, membangun social capital, dan menciptakan lingkungan komunitas yang
suportif di mana setiap individu merasa diterima dan dihargai tanpa memandang perbedaan
latar belakang. Program sosialisasi nilai-nilai Aswaja di kalangan mahasiswa yang dilakukan
secara partisipatif menunjukkan peningkatan pemahaman terhadap prinsip tasamuh, yang pada
gilirannya berkontribusi pada terbentuknya sikap lebih moderat dalam pergaulan kampus
(Saweu: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 2025).

Prinsip i'tidal atau keadilan menekankan pentingnya integritas moral dan ketegasan
dalam memegang kebenaran, yang merupakan fondasi penting bagi kesehatan mental yang
berkelanjutan. Individu yang memiliki sistem nilai yang jelas dan konsisten cenderung
memiliki tingkat kecemasan eksistensial yang lebih rendah dan rasa makna hidup (sense of
meaning in life) yang lebih tinggi. Penelitian dalam psikologi positif menunjukkan bahwa
kejelasan nilai dan konsistensi perilaku dengan nilai-nilai yang dianut merupakan prediktor
kuat bagi kesejahteraan psikologis (Alenazi, 2025). Dalam konteks Islam, konsep sabr
(kesabaran) dan tawakkul (ketawakalan kepada Allah) yang erat kaitannya dengan i'tidal telah
terbukti memiliki korelasi positif yang signifikan dengan penurunan tingkat kecemasan,
depresi, dan stres. Framing terhadap kesulitan hidup sebagai ujian dari Allah yang membawa
kebaikan, sebagaimana tercermin dalam hadits yang menyatakan bahwa jika Allah
menghendaki kebaikan pada seseorang maka Allah akan mengujinya, menyediakan cognitive
reframe bawaan yang mengurangi ruminasi dan perasaan tidak berdaya. Integrasi prinsip i‘tidal
dalam program promosi kesehatan mental dapat dilakukan melalui pengembangan intervensi
berbasis nilai (values-based intervention) yang membantu individu mengklarifikasi nilai-nilai

personal mereka dan menyelaraskan perilaku dengan nilai-nilai tersebut.



Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis Komunitas Perspektif Holistik Magasid Al-
Syariah

Perspektif Magasid al-Syariah dalam Pengembangan Program Kesehatan Mental
Holistik

Kerangka magasid al-syariah menyediakan landasan teologis yang komprehensif untuk
mengembangkan program kesehatan mental yang holistik, kontekstual, dan sesuai dengan
nilai-nilai keislaman. Konsep hifzh al-nafs (perlindungan jiwa) dalam magasid al-syariah tidak
dapat dimaknai secara sempit sebagai perlindungan terhadap nyawa secara fisik semata,
melainkan mencakup perlindungan terhadap kesejahteraan holistik manusia yang meliputi
dimensi fisik, mental, emosional, dan spiritual. Alajmi (2022) dalam kajiannya tentang etika
biomedis Islam berbasis maqasid al-syariah menegaskan bahwa semua komponen magasid
saling terkait, di mana dengan melestarikan kehidupan individu maka agama juga terlindungi,
dan dengan melestarikan keturunan, akal, dan harta individu maka kehidupan juga terlindungi.
Perspektif ini memandang kesehatan mental bukan sebagai entitas terpisah, melainkan sebagai
bagian integral dari kesejahteraan manusia secara keseluruhan yang harus dilindungi dan
dipromosikan. Implikasi praktisnya adalah bahwa program kesehatan mental berbasis magasid
tidak hanya berfokus pada penanganan gangguan mental, tetapi juga mencakup upaya preventif
dan promotif yang membangun fondasi kesejahteraan secara menyeluruh.

Konsep hifzh al-'agl (perlindungan akal) memberikan legitimasi teologis yang kuat bagi
upaya pencegahan dan penanganan gangguan kesehatan mental dalam Islam. Perlindungan
terhadap akal dalam tradisi fikih klasik umumnya dimaknai sebagai larangan mengonsumsi zat
yang memabukkan (khamr) karena dapat merusak fungsi akal. Namun, interpretasi
kontemporer memperluas makna hifzh al-‘agl mencakup seluruh upaya untuk memelihara
fungsi kognitif, mencegah gangguan mental, dan mengembangkan potensi intelektual secara
optimal. Penelitian Ghazalah (2021) menunjukkan bahwa membaca Al-Quran memiliki efek
positif terhadap kesehatan mental, yang dapat dipahami sebagai bagian dari upaya hifzh al-'aqgl.
Demikian pula, praktik zikir, salat, dan meditasi spiritual Islam lainnya telah terbukti memiliki
dampak positif terhadap kesehatan mental melalui mekanisme neurosains yang terukur (Zahir
& Qoronfleh, 2025). Program kesehatan mental berbasis magasid dapat mengintegrasikan
praktik-praktik spiritual ini sebagai komponen intervensi yang legitimate secara teologis dan
efektif secara empiris.

Pengembangan program kesehatan mental berbasis magasid al-syariah memerlukan
pendekatan yang mengintegrasikan tiga aspek utama: niat (intention), metode (method), dan
hasil (output). Padela (2021) mengemukakan bahwa dalam bioetika Islam berbasis magasid,
setiap intervensi kesehatan harus dievaluasi dari ketiga aspek ini untuk memastikan

kesesuaiannya dengan nilai-nilai Islam. Dalam konteks promosi kesehatan mental, niat yang

268 | Klinik : Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan — Volume 5 Nomor 2 Mei 2026



E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273

mendasari program harus berorientasi pada kemaslahatan umat dan perlindungan terhadap lima
kebutuhan dasar manusia. Metode yang digunakan harus sesuai dengan prinsip-prinsip etis
Islam, termasuk tidak mengandung unsur yang diharamkan, menjaga kerahasiaan (amanah),
dan menghormati martabat manusia. Hasil yang diharapkan adalah peningkatan kesejahteraan
holistik yang mencakup dimensi fisik, mental, sosial, dan spiritual. Kerangka evaluatif ini
menyediakan standar untuk menilai berbagai intervensi kesehatan mental yang ditawarkan dan
memilih pendekatan yang paling sesuai dengan nilai-nilai keislaman.

Implementasi program kesehatan mental berbasis maqgasid al-syariah dapat dilakukan
melalui berbagai jalur institusional yang ada dalam struktur sosial masyarakat Muslim. Pondok
pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional memiliki potensi besar sebagai basis
promosi kesehatan mental berbasis nilai-nilai keislaman. Penelitian Khofifah & Khadijah
(2025) menunjukkan bahwa strategi adaptasi santri di pesantren mencakup ibadah, konseling,
dan interaksi sosial yang sehat, di mana pesantren memainkan peran penting dalam
menyediakan layanan konseling berbasis nilai-nilai keislaman. Majelis taklim sebagai forum
pembelajaran keagamaan di tingkat komunitas juga dapat menjadi sarana efektif untuk promosi
kesehatan mental, sebagaimana ditunjukkan oleh program edukasi kesehatan mental di Majelis
Taklim yang berhasil meningkatkan pemahaman dan kesadaran masyarakat tentang kesehatan
mental (J-MIMAS, 2025). Masjid sebagai pusat kegiatan keagamaan dan sosial masyarakat
Muslim dapat difungsikan sebagai basis pelayanan kesehatan mental berbasis komunitas
(mosque-based mental health services). Integrasi layanan kesehatan mental dalam institusi-
institusi keagamaan ini memiliki keunggulan berupa aksesibilitas yang tinggi, kepercayaan
masyarakat yang sudah terbangun, dan kontekstualisasi dengan nilai-nilai yang dianut
masyarakat.

Model integratif yang menggabungkan nilai-nilai Aswaja dan perspektif magasid al-
syariah dalam promosi kesehatan mental menawarkan beberapa keunggulan dibandingkan
pendekatan sekuler konvensional. Captari et al. (2022) menegaskan bahwa melibatkan prinsip-
prinsip dan nilai-nilai Islam dalam pendekatan psikologi positif dimaksudkan untuk
meningkatkan kepatuhan dan relevansi di kalangan komunitas Muslim. Pendekatan ini
mengakui bahwa praktisi kesehatan mental perlu berinteraksi dengan pasien tidak hanya
sebagai individu unik, tetapi juga sebagai bagian integral dari kelompok keagamaan dan
masyarakat budaya mereka, dengan meneliti peran spiritualitas dalam kesejahteraan
keseluruhan. Kerangka evaluasi positif yang sensitif secara kultural sangat penting untuk
memastikan bahwa intervensi selaras dengan pengalaman dan tujuan masyarakat. Intervensi di

komunitas Muslim dapat memanfaatkan sistem dukungan berbasis komunitas, termasuk sesi



Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis Komunitas Perspektif Holistik Magasid Al-
Syariah

salat berjamaah atau kegiatan layanan komunitas seperti zakat, sebagai metode terapeutik
untuk meningkatkan kesehatan mental (Abdulkerim & Li, 2022). Pendekatan berbasis
komunitas ini lebih sesuai dengan karakteristik masyarakat Muslim yang menekankan
solidaritas dan tanggung jawab kolektif dibandingkan pendekatan individualistik yang

dominan dalam psikologi Barat.

5. KESIMPULAN DAN SARAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja)
memiliki relevansi yang signifikan dan dapat diintegrasikan secara efektif dalam kerangka
konseptual promosi kesehatan mental berbasis komunitas. Prinsip tawasuth (moderasi)
menyediakan landasan untuk mencegah pola pikir ekstrem yang berpotensi mengganggu
kesehatan mental; tawazun (keseimbangan) menawarkan kerangka holistik dalam memahami
kesejahteraan sebagai keharmonisan berbagai dimensi kehidupan; tasamuh (toleransi)
berkontribusi pada pembangunan kohesi sosial dan lingkungan komunitas yang suportif;
sementara i'tidal (keadilan) menyediakan fondasi integritas moral yang penting bagi kesehatan
mental berkelanjutan. Perspektif magasid al-syariah, khususnya konsep hifzh al-nafs dan hifzh
al-'agl, memberikan legitimasi teologis yang kuat bagi upaya pencegahan dan penanganan
gangguan kesehatan mental dalam konteks keislaman. Model integratif yang menggabungkan
nilai-nilai Aswaja dan kerangka magasid al-syariah dalam promosi kesehatan mental
menawarkan pendekatan yang lebih komprehensif, kontekstual, dan sesuai dengan
karakteristik sosial-budaya masyarakat Muslim Indonesia dibandingkan pendekatan sekuler
konvensional.

Berdasarkan hasil kajian ini, direkomendasikan beberapa hal untuk pengembangan lebih
lanjut. Para pemangku kebijakan di bidang kesehatan dan keagamaan perlu mengembangkan
kerja sama lintas sektor yang lebih intensif untuk mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dalam
program promosi kesehatan mental nasional. Institusi pendidikan Islam seperti pondok
pesantren, madrasah, dan perguruan tinggi Islam perlu memasukkan literasi kesehatan mental
berbasis nilai-nilai Aswaja dalam kurikulum pendidikan mereka. Organisasi keagamaan seperti
Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah dapat mengoptimalkan peran masjid, majelis taklim,
dan struktur organisasi lainnya sebagai basis pelayanan kesehatan mental berbasis komunitas.
Peneliti di bidang psikologi Islam dan kesehatan masyarakat perlu melakukan penelitian
empiris lebih lanjut untuk menguji efektivitas intervensi kesehatan mental berbasis nilai-nilai
Aswaja dan magasid al-syariah dalam berbagai konteks populasi dan setting. Praktisi

kesehatan mental yang bekerja dengan populasi Muslim perlu mengembangkan kompetensi

270 | Klinik : Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan — Volume 5 Nomor 2 Mei 2026



E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273

kultural dan spiritual untuk dapat mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dalam praktik

psikoterapi mereka secara efektif dan etis.

DAFTAR REFERENSI

Abdusshomad, M. (2009). Karakter tawassuth, tawazun, i ‘tidal, dan tasamuh dalam Aswaja.
Khalista.

Abubakar, R. (2021). Pengantar metodologi penelitian (Edisi 1). SUKA-Press UIN Sunan
Kalijaga.

Afrizal, A. (2016). Metode penelitian kualitatif: Sebuah upaya mendukung penggunaan
penelitian kualitatif dalam berbagai disiplin ilmu (Edisi 3). PT RajaGrafindo Persada.

Alajmi, S. (2022). Justification for requiring disclosure of diagnoses and prognoses to dying
patients in Saudi medical settings: A magasid al-shariah-based Islamic bioethics
approach. BMC Medical Ethics, 23(47), 1-12.

Alenazi, M. J. S. (2025). Mental health and Islamic teachings: A positive perspective.
International Journal of Healthcare Sciences, 13(1), 309-312.

Alghamdi, M. (2022). Neuroscientific evidence of fasting benefits on mental health: Cortisol
reduction and endorphin enhancement. Journal of Islamic Psychology, 15(2), 112-130.

Al-Raysuni, A. (2005). Imam al-Shatibi’s theory of the higher objectives and intents of Islamic
law. International Institute of Islamic Thought.

Al-Syatibi, I. M. (2011). The reconciliation of the fundamentals of Islamic law (I. A. K.
Nyazee, Trans.). Garnet Publishing.

Attia, G. E. (2007). Towards realization of the higher intents of Islamic law: Magasid al-
shari‘ah: A functional approach. International Institute of Islamic Thought.

Auda, J. (2008). Magasid al-shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach.
International Institute of Islamic Thought.

Captari, L. E., Hook, J. N., Aten, J. D., Davis, E. B., Ranter, J., & Worthington, E. L., Jr.
(2022). Integrating Islamic principles into positive psychology practice. Journal of
Positive Psychology, 17(4), 589-602.

Cucchi, A., & Qoronfleh, M. W. (2025). Cultural perspective on religion, spirituality, and
mental health. Frontiers in Psychology, 16, 1568861.

Fauzi, A. (2020). Ahlussunnah wal Jamaah di Indonesia: Antara al-Asy‘ariyyah dan al-
Maturidiyyah. Rusydiah: Jurnal Pemikiran Islam, 1(2), 1-15.



Integrasi Nilai Aswaja dalam Promosi Kesehatan Mental Berbasis Komunitas Perspektif Holistik Magasid Al-
Syariah

Febriana, S. N., Noveyani, A. E., & Safitri, F. A. A. (2025). Happiness uncovered: Exploring
subjective well-being among female students in Islamic boarding school. Jurnal
Promkes: The Indonesian Journal of Health Promotion and Health Education, 13(SI1),
73-84.

Ghazalah, F. R. (2021). The effect of reading Al-Qur’an on mental health. Psikoeduko: Jurnal
Psikologi Edukasi dan Konseling, 1(1), 48-53.

Hakim, M. L. (2022). Implementasi prinsip-prinsip Aswaja dalam pendidikan. Al-Fikr: Jurnal
Pendidikan Islam, 8(1), 10-18.

Haque, A., Khan, F., Keshavarzi, H., & Rothman, A. E. (2016). Integrating Islamic traditions
in modern psychology: Research trends in the last ten years. Journal of Muslim Mental
Health, 10(1), 75-100.

Harits, A. B. (2010). Islam NU: Pengawal tradisi Sunni Indonesia. Khalista.

Hashi, A. A. (2019). The applications of magasid al-shari‘ah in medicine: An overview.
Revelation and Science, 9(2), 1-17.

Ibrahim, M., Mustapha, W. M., Noor, N. A., & Mohamad, N. (2019). Magasid al-shariah-based
Islamic bioethics: A comprehensive approach. Journal of Bioethical Inquiry, 16(3), 347—
352.

Irawati, K., Setiawan, H., Jalil, A., Haris, F., Shieh, T. M., & Shih, Y. H. (2025). Development
and validation of the spiritual and religious needs inventory for Muslim psychiatric
inpatients. Journal of Religion and Health, 64(2), 1569-1585.

Kamali, M. H. (2012). Maqgasid al-shariah, ijtihad and civilisational renewal. International
Institute of Islamic Thought.

Khoirunnissa, A., & Syahidin. (2023). Hubungan antara pemahaman Ahlussunnah wal Jamaah
dan sikap moderat mahasiswa. Journal of Islamic Education, 8(2), 45-58.

Kristeva, N. S. S. (2014). Sejarah teologi Islam dan akar pemikiran Ahlussunah wal Jama ‘ah.
Pustaka Pelajar.

Maharani, R., Yazid, Y., Rafdeadi, R., & Azwar, A. (2023). Dakwah dan konseling dalam
menghadapi isu kesehatan mental di Indonesia. Idarotuna: Jurnal Manajemen Dakwabh,
6(2), 129-141.

Mulyanti, L., Prakasiwi, S. I., & Safitri, N. (2025). Edukasi kesehatan mental pada remaja di
pondok pesantren putri KH. Sahlan Rosjidi Semarang. Jurnal Pengabdian dan
Pemberdayaan Kesehatan, 2(2), 1-10.

Padela, A. I. (2021). Magasid al-shariah meets biomedicine. International Institute of Islamic
Thought.

272 | Klinik : Jurnal Ilmiah Kedokteran dan Kesehatan — Volume 5 Nomor 2 Mei 2026



E-ISSN : 2809-2090; P-ISSN : 2809-235X, Hal 259-273

Ramli, M. . (2014). Mazhab al-Asy ‘ari: Benarkah Ahlussunnah wal-Jama‘ah? Jawaban
terhadap aliran Salafi. Khalista.

Segal, Z. V., Williams, J. M. G., & Teasdale, J. D. (2018). Mindfulness-based cognitive therapy
for depression: A new approach to preventing relapse (2nd ed.). Guilford Press.

Subandi, M. A. (2013). Psikologi agama dan kesehatan mental. Pustaka Pelajar.

Sufya, N., & Abas, N. A. (2025). Creating culturally sensitive frameworks for positive
psychology in Muslim communities. Journal of Religion and Health, 64(1), 1-15.

Tim Penulis Aswaja NU. (2007). Aswaja an-Nahdliyah. Khalista.

Tjandrarini, D. H., Mahendradhata, Y., Puspitasari, I. M., & Harimurti, P. (2023). Mental
health system in Indonesia: Gaps and recommendations. BMC Health Services Research,
23(1), 1-12.

Winurini, S. (2019). Hubungan religiusitas dan kesehatan mental pada remaja pesantren di
Tabanan. Aspirasi: Jurnal Masalah-Masalah Sosial, 10(2), 141-154.

Zahir, F. R., & Qoronfleh, M. W. (2025). Traditional Islamic spiritual meditative practices:
Powerful psychotherapies for mental wellbeing. Frontiers in Psychology, 16, 1538865.

Zahro, F. (2022). Pengaruh faktor internal terhadap dampak mental santri. JIECO: Journal of
Islamic Education Counseling, 2(1), 44-50.

Zulkipli, N. S., Syed Ibrahim, S. A., Che Roos, N. A., Mohd Yusoff, S. S., & Hamzah, M. 1.
(2022). Islamic psychotherapy model: Integration of spiritual aspects into psychological
treatments. Pakistan Journal of Psychological Research, 37(2), 295-310.



